
 

57 
 

Religiositas Melintas Batas : Negosiasi Identitas dan Praktik 

Beragama Pekerja Migran Indonesia di Taiwan dan Hongkong 

Najib Zahro’u1 

 
1Universitas Sanata Dharma, Yogyakarta 

 

 

ABSTRAK 

 

Penelitian ini meneropong negosiasi identitas dan praktik beragama komunitas 

migran Indonesia di Taiwan dan Hongkong. Praktik dan identitas keberagamaan 

suatu kelompok masyarakat kerapkali dipandang sebagai suatu entitas yang pasif 

dan tidak berubah seiring pergeseran waktu dan perpindahan tempat. Cara 

pandang semacam ini berpotensi melihat manusia sebagai sumber daya belaka 

yang terlepas dari akar budaya dan religiositasnya. Pekerja migran Indonesia di 

Taiwan dan Hongkong menjadi obyek penelitian ini karena mereka sudah sekian 

lama menegosiasikan identitas keagamaannya di ruang publik baik secara 

kolektif maupun individu untuk menjaga keberlangsungan pekerjannya. Metode 

penelitian yang dipakai adalah kualitatif dengan mewawancarai beberapa 

pekerja migran Indonesia di kedua negara. Praktik beragama dari pekerja migran 

akan dilihat dengan kacamata Crossing and Dweeling dari Thomas A Tweed. 

Hasilnya adalah terdapat kesulitan-kesulitan bagi pekerja migran Indonesia 

ketika harus menjalankan praktik beragamanya di negara tujuan termasuk dalam 

menegosiasikan identitas agamanya di ranah pekerjaan. Walaupun bisa 

beradaptasi setelah menguasai Bahasa, namun diperlukan peran pemerintah 

dalam mewadahi dan menegosiasikan berbagai aturan dalam lingkup pekerjaan 

untuk memudahkan pekerja migran mengekspresikan dan menjalankan 

agamanya sekalipun hanya dalam ranah privat. 

 

Kata Kunci: Pekerja migran Indonesia, Taiwan, Hongkong, religiositas, identitas 

agama 

 

 

1. PENDAHULUAN 

 

Pada awalnya ide mengenai tulisan ini dipantik oleh sebuah berita yang dimuat oleh NU 

Online pada tanggal 20 Agustus 2021 yang berjudul Dana Pembelian Masjid Indonesia di Belgia 

Kurang 500 Juta. Berita tersebut berisi tentang rencana komunitas Muslim dari Indonesia di 

Belgia untuk membangun masjid sekaligus Pusat Kebudayaan Nusantara atau Nusantara Cultural 

Center di Brussels, yang juga merupakan ibukota Uni Eropa (NU Online, 20 Agustus 2021). 

Memang ini bukan sebuah berita yang langka, sebab banyak sudah komunitas Muslim dari 

Indonesia yang juga membangun masjid atau menyewa tempat untuk difungsikan sebagai masjid 

di kota-kota Eropa. Namun yang menarik adalah masjid tersebut, yang nantinya akan berlokasi 

di St. Pieters Leeuw, Brussels ini pemrakarsanya adalah komunitas Muslim dengan latar belakang 

Nahdliyin atau basis Nahdlatul Ulama. Beberapa orang panitianya juga merupakan anggota 



Najib Zahro’u / Religiositas Melintas Batas : Negosiasi Identitas dan Praktik Beragama Pekerja Migran Indonesia di 
Taiwan dan Hongkong 

 

58 
 

Pengurus PCI (Pengurus Cabang Istimewa) NU di Belgia. Hal ini menjadi penanda bahwa setiap 

komunitas keagamaan, bahkan dari afiliasi ormas tertentu, juga menginginkan adanya ruang 

khusus bagi mereka untuk beribadah dengan ekspresi keagamaan sesuai dengan yang mereka 

bawa dari tanah air. 

 

Beberapa dekade belakangan kita melihat bahwa jumlah komunitas migran Muslim yang ada 

di kota-kota Eropa semakin meningkat setiap tahunnya. Data menunjukkan bahwa komunitas 

muslim terbanyak berada di Perancis, Jerman, dan juga Inggris. Dengan rincian ada sekitar 

5.720.000 orang beragama muslim di Perancis, 4.950.000 di Jerman, dan ada sekitar 4.130.000 

yang ada di Inggris (Statista, 2017). Angka-angka tersebut merupakan akumulasi dari warga 

negara resmi maupun warga pendatang. Angka-angka itu terus meningkat setiap tahunnya. 

 

Meskipun begitu tidak semuanya dari negara-negara Eropa menerima pendatang tersebut 

dengan sikap terbuka, sebab ada juga beberapa kasus di Swiss dan Norwegia terjadi gerakan 

penolakan kehadiran komunitas muslim di negaranya. Terlepas adanya penolakan tersebut, kita 

dapat menyaksikan pertumbuhan komunitas muslim di eropa ini berbanding lurus dengan 

semakin menjamurnya tempat-tempat ibadah di kota-kota besar utamanya. Hal ini, bisa jadi 

merupakan usaha komunitas tersebut untuk menghadirkan ‘ruang suci’ bagi eksistensi mereka 

di sana. Keberadaaan ‘ruang suci’ ini bisa bermacam-macam fungsinya, selain untuk melakukan 

ritual ibadah, juga sebagai tempat bertemunya antar sesama migran atau pendatang yang 

mempunyai kesamaan keyakinan. 

 

Akan selalu menarik untuk melihat bagaimana komunitas minoritas di suatu negara tertentu 

berusaha untuk survive dan bernegosiasi dengan kondisi di tempatnya yang baru. Beberapa 

contoh di atas, bisa jadi merupakan usaha untuk bernegosiasi dengan kondisi yang ada di negara 

Eropa. Kita tahu sendiri bahwa negara-negara eropa merupakan negara sekular, yang 

menempatkan agama dalam ranah pribadi. Kehadiran ruang-ruang ibadah di kota-kota besar 

Eropa justru menjadi sebuah fenomena yang berusaha menunjukkan eksistensi dari hal yang 

sifatnya privat ini. Tapi pembangunan masjid ini sekaligus juga meletakkan agama di ranah 

privat, karena dengan melokalisir kegiataan keagamaan di satu tempat khusus akan menjadikan 

tempat yang difungsikan sebagai rumah ibadah tersebut menjadi eksklusif (private). 

 

Kasus komunitas Muslim di Eropa di atas hanyalah salah satu contoh dari sekian banyak 

usaha negosiasi ulang puluhan komunitas muslim di negara-negara lain. Di sini kita akan 

mencoba untuk melihat dan menjelaskan bagaimana kehidupan keberagamaan para pekerja 

migran Muslim Indonesia di dua negeri, yakni Taiwan dan Hongkong. Kedua negara tersebut 

merupakan salah dua negara di Asia Timur yang menjadi tujuan utama bagi pekerja migran 

Indonesia untuk mencari penghidupan. Sebagai pekerja migran, status mereka di sana adalah 

warga sementara atau bisa disebut sebagai pendatang. Sementara yang kita ketahui, bahwa status 

pendatang di banyak negara, posisinya adalah sebagai penduduk kelas dua. Dalam artian; mereka 

tetap akan mendapatkan perlindungan namun posisi mereka akan selalu berada di bawah dari 

warga negara asli. Hal ini menjelaskan bahwa pekerja migran Indonesia di Taiwan dan Hongkong 

adalah minoritas secara hukum. 

Posisi minoritas itu tidak hanya mereka alami dalam statusnya di hadapan hukum. Sebab 

posisi minoritas itu juga mereka alami secara kultural, ekonomi, dan juga dalam kaitannya 

dengan identitas keagamaan. Akan menarik untuk melihat bagaimana mereka bernegosiasi, 

berkompromi, dan beradaptasi dengan semua aspek di atas. Sebagai minoritas tentunya banyak 

negosiasi yang telah mereka lakukan, apalagi posisi mereka sebagai minoritas agama. Menarik 



Indonesian Journal of Development Studies 

59 

 

 

untuk melihat bagaimana mereka menghayati, meresapi, dan merefleksikan pengalaman 

keagamaan mereka di negeri perantauan yang menempatkan mereka sebagai minoritas. Akan 

ada banyak kekayaan pengalaman dari yang para pekerja migran di negara Taiwan dan 

Hongkong, karena mereka biasanya menetap di sana selama beberapa tahun dan melewatkan 

banyak momen keagamaan tanpa adanya hiruk pikuk sebagaimana di tanah air. 

 

 

2. TINJAUAN PUSTAKA 

 

Berbicara mengenai pekerja migran Indonesia, maka kaitannya adalah dengan entitas 

keindonesiaan yang berada di tanah asing atau luar negeri. Mereka secara hukum merupakan 

warga negara Indonesia, namun mereka hidup dan mencari penghidupan di negara asing. Kajian 

mengenai entitas pekera migran Indonesia di luar negeri sudah banyak dilakukan oleh para 

akademisi. Terutama terkait dengan aspek hukum formal dan status hukum keberadaan mereka. 

Banyak penelitian yang menyoroti soal bagaimana legalitas hukum para pekerja migran di dalam 

hukum Indonesia maupun internasional. Banyaknya kajian soal tema ini memang tidak 

mengherankan karena legalitas para pekerja migran ini memang tidak pernah terselesaikan 

secara tuntas. 

 

Namun, di sini tidak akan menjelaskan aspek apapun terkait ranah hukum formal tersebut. 

Melainkan penelitian ini akan lebih berfokus pada bagaimana proses adaptasi dan negosiasi 

identitas keagamaan para pekerja migran Muslim dari Indonesia dengan keadaan di negeri 

tujuan. Penelitian dengan topik tersebut mempunyai sedikit kemiripan dari kajian yang 

dilakukan oleh Titik Sulistyowati dalam jurnal yang berjudul Model Adaptasi Pekerja Migran 

Perempuan dalam Mengkonstruksi Identitas Sosial di Negara Tujuan. Ada semacam kemiripan 

karena penelitian ini dengan jurnal tersebut sama-sama membahas mengenai aspek adaptasi 

identitas. Titik perbedaannya adalah kalau jurnal tersebut lebih berfokus pada identitas sosial 

yang sifatnya publik, sedangkan penelitian ini akan lebih berfokus pada identitas keagamaan dan 

juga penghayatannyaa di ruang private. Jurnal tersebut menyoroti bahwa adaptasi identitas 

sosial para pekerja migran nantinya akan sangat berkaitan erat dengan diterima atau tidaknya 

mereka di lingkungan sosial negara tujuan (Sulistyowati, 2019). 

 

Jadi jurnal tersebut lebih berfokus pada relasi dan hubungan sosial antara para pekerja 

migran dengan kelompok sosial dominan yang ada di negara tujuan. Inilah yang membedakanya 

dengan penelitian ini, karena di sini akan lebih banyak elaborasi teoritis dan kasuistik tentang 

pengalaman individu maupun kolektif dalam kaitannya dengan identitas dan penghayatan 

keagamaan. 

 

Penelitian ini banyak mengambil ide dari penelitian yang telah dilakukan oleh Thomas A. 

Tweed dalam kajiannya soal identitas keagamaan (Katholik) orang-orang Kuba yang pindah ke 

Amerika. Dalam bukunya yang berjudul Crossing and Dweeling : A theory of Religion tersebut, 

Tweed mencoba melihat bagaimana kegiatan keagamaan migran Kuba di Amerika mempunyai 

korelasi dengan kepercayaan yang mereka bawa ketika meninggalkan Kuba pada dekade 1960- 

an. Tweed menilik bahwa perpindahan para buangan ini dari Kuba ke Amerika disebabkan oleh 

faktor politis. Namun para migran tersebut tidak merespon melalui kegiatan politik pula atau 

semacamnya. Justru para migran Kuba ini mempunyai semacam pegangan tersendiri yang 



60 

Najib Zahro’u / Religiositas Melintas Batas : Negosiasi Identitas dan Praktik Beragama Pekerja Migran Indonesia di 
Taiwan dan Hongkong 

 

 

terwujud dalam bentuk patung Perawan Kuba, di mana patung tersebut menjadi semacam 

pengingat bagi harapan-harapan mereka yang pupus di negeri asal (Tweed, 2008). Patung 

perawan Kuba itu juga menjadi semacam tempat ‘meratap’ dan meletakkan pengharapan akan 

kedatangan masa yang lebih baik di Kuba (dalam artian komunisme tumbang dan kapitalisme 

dan demokrasi dapat Berjaya di sana). 

 

Penelitian dari Tweed tentang fenomena crossing dan dweeling ini tidak hanya melihat 

bagaimana tradisi keagamaan Katolik Kuba tetap terlaksana oleh para migrannya di amerika, 

melainkan juga melihat akar dari tradisi-tradisi tersebut yang ternyata berasal dari tradisi 

kekristenan Afro-Kuba. Penekanan dalam penelitian dari Tweed ini adalah berusaha menjelaskan 

bagaimana ritus-ritus keagamaan itu begitu melekat dalam identitas sosial dan harapan politik 

para migran Kuba di Amerika. Bahkan mereka mengkultuskan sebuah patung (yang dibawa 

selundupkan khusus dari Kuba) untuk merawat ingatan mereka pada tanah asal, serta menjaga 

harapan mereka akan kembalinya masa yang cerah di negeri Kuba (Tweed, 2008). 

 

Korelasi antara kajian Tweed dengan penelitian ini adalah, kami sama-sama berupaya 

menjelaskan bagaimana sebuah kultur keagamaan bertahan dan dihidupi oleh warga migran di 

suatu negara. Meskipun negeri mereka sudah jauh berada di masa lampau mereka, namun itu 

tidak melunturkan identitas dan keyakinan keagamaan yang mereka yakini. Namun penelitian ini 

tidak hanya berfokus pada fenomena crossing keyakinan keberagamaan saja, melainkan juga 

akan menekankan pada aspek negosiasi dan adaptasi identitas keagamaan pekerja Migran 

Muslim dari Indonesia di Hongkong dan Taiwan. Negosiasi ini sangat terkait erat dengan posisi 

mereka sebagai minoritas agama di kedua negara tersebut. 

 

3. METODOLOGI 

 

Tulisan ini menggunakan sumber dan referensi berupa studi pustaka dan juga hasil 

wawancara. Studi pustaka diperlukan untuk menempatkan pengalaman para pekerja migran 

Muslim tersebut dalam teoritisasi kajian agama atau religi. Sebab, tanpa seperangkat alat analisa 

yang tersistematis, maka penjelasan yang tajam akan susah untuk didapatkan. 

Lalu untuk sumber berupa data primer, itu penulis dapatkan dari proses wawancara dengan para 

pekerja Migran di Taiwan dan Hongkong. Hampir kesemuanya dari para narasumber sudah 

tinggal lebih dari 5 tahun di negeri rantau dan sudah melakukan banyak penyesuaian terkait 

identitas keagamaan mereka di sana. Hal itulah yang nantinya akan penulis gali untuk semakin 

memperdalam penjelasan dan menjawab rumusan masalah yang telah disebut di muka. Selain 

melakukan pengamatan dan wawancara dengan para narasumber, penulis juga menggali data 

dari berita-berita tentang adanya kegiatan keagamaan warga migran dari Indonesia di Taiwan 

dan Hongkong. 

 

Data yang diperoleh akan dianalisis dengan pendekatan studi agama. Agama adalah 

seperangkat sistem budaya yang mengintensifkan kegembiraan dan menghadapi penderitaan 

dengan memanfaatkan kekuatan manusia dan supra-manusia untuk membuat rumah dan 

melintasi batas (Tweed, 2008). Teori ini mungkin akan dengan mudah bisa menjelaskan tentang 

sekumpulan orang dengan kesamaan agama yang menjadi satu kesatuan kolektif di suatu tempat 

tertentu. Penelitian ini memakai teori yang menjelaskan tentang fenomena keberagamaan yang 

melintasi batas ikatan kolektif dan bahkan geografis. Tweed banyak memberikan penjelasan atas 

fenomena tersebut dalam bukunya Crossing and Dweeling. Tweed menjelaskan bahwa transmisi 



61 

Indonesian Journal of Development Studies 
 

 

nilai, emosi, kiasan, dan keyakinan itu biasanya dirawat oleh suatu lembaga keagamaan atau 

institusi agama, misalnya gereja, komunitas, maupun kesukuan (Tweed, 2008). Namun apakah 

semua nilai, emosi, kiasan, dan keyakinan tadi akan luntur manakala para individunya keluar dari 

kelompok tersebut atau dalam bahasa lain, melintasi batas kolektifitasnya sendiri? Dalam artian 

para individu itu melepaskan diri dari kelompok, misalnya dalam kasus penelitian ini adalah para 

pekerja migran muslim di Taiwan dan Hongkong. 

 

Tweed menjelaskan kembali bahwa agama bukanlah suatu kata benda, melainkan ia adalah 

kata sifat. Agama adalah sketsa parsial dan terus menerus digambar ulang tentang di mana kita 

berada, dan ke mana kita akan pergi. Sekalipun para individu religius itu lepas dari ikatan 

kolektifitasnya, namun mereka tetap akan menggambar ulang keyakinannya terhadap agama 

karena mereka punya patokan bahwa orang saleh atau ruang suci itu senantiasa ada dan itu 

mereka mampatkan dalam tubuh, rumah, tanah air, dan kosmos (Tweed, 2008). 

 

Keberadaan para individu religius di tanah rantau justru akan menumbuhkan suatu 

perasaan atau pengalaman religius lain yang tidak mereka rasakan ketika masih menjadi anggota 

dari kelompoknya. Di tanah rantau, agama justru menjadikan mereka bisa membedakan antara 

“kita” dan “mereka”, serta menjadikan mereka bisa melakukan orientasi (dari mana dan akan ke 

mana). Bahkan di dalam posisi terasing di tanah rantau, agama dapat menimbulkan sebuah rasa 

inklusifitas atau kesadaran tertentu yang membuat pemeluknya bisa mengidentifikasi dengan 

siapa kita, dan bagaimana harus bersikap. Dan pada akhirnya agama atau identitas agama bisa 

menimbulkan semacam pegangan baru untuk mereka yang “terdampar” di tanah rantau, 

sehingga menimbulkan semacam kesadaran baru bahwa tempat di mana mereka pijak sekarang 

hanyalah sekadar tempat tinggal untuk sementara waktu. Hal itu lah yang mendorong dan 

memotivasi mereka untuk berjibaku “untuk sementara waktu” jauh dari keluarga, tradisi, dan 

lingkungannya karena kepercayaan mereka bahwa suatu saat waktu akan membawa mereka 

kembali (Tweed, 2008). 

 

Namun tetap ada kebutuhan-kebutuhan rohaniah yang diperlukan oleh suatu komunitas 

migran di suatu negeri asing. Kebutuhan ruhani itu dalam kaitannya dengan penelitian ini adalah 

terkait bagaimana menghadirkan ritual-ritual yang mirip dengan aktifitas keagamaan mereka di 

negeri asal. Di sini Peggy Levitt memberikan penjelasannya bahwa semakin tumbuhnya 

kesadaran identitas para migran di negeri asing, maka mereka akan semakin membutuhkan 

suatu lembaga keagamaan untuk mewadahi kebutuhan rohaniahnya (Levitt, 2007). Peggy levitt 

mencontohkan bahwa kebutuhan rohaniah itu memunculkan banyaknya lembaga-lembaga 

keagamaan lintas negara. Seperti halnya penjelasan di awal bahwa kini di kota-kota besar di 

Eropa sudah mulai muncul organisasi keagamaan transnasional, seperti PCI NU misalnya. 

Sedikit pijakan teori dari Thomas A . Tweed di atas kiranya dapat menjadi medium bagi 

obyek di dalam penelitian ini untuk hadir ke dalam sebuah wacana teoritis. Meskipun banyak hal 

yang sebenarnya tidak kongruen untuk diperbandingkan antara komunitas Kuba di Miami 

dengan pekerja migran muslim dari Indonesia di Taiwan dan Hongkong, namun keberadaan 

keduanya penulis rasa sudah mewakili tentang apa yang dimaksud oleh Tweed sebagai fenomena 

Crossing and Dweeling. 

 

 

4. HASIL DAN PEMBAHASAN 



62 

Najib Zahro’u / Religiositas Melintas Batas : Negosiasi Identitas dan Praktik Beragama Pekerja Migran Indonesia di 
Taiwan dan Hongkong 

 

 

4.1 Identitas Agama dalam Proses Migrasi KelompokMasyarakat 

 

Agama hanyalah satu dari sekian banyak identitas yang dimiliki oleh manusia (Sen, 2015). 

Proses perpindahan manusia dari satu negara ke negara lain(migrasi ataupun diaspora) otomatis 

membawa serta identitas mereka yang asal ke tempat yang baru. Dan salah satu identitas yang 

secara kuat dibawa itu adalah identitas agama mereka. Identitas ini secara sadar atau tidak sadar 

terbawa ketika para pelaku perjalanan lintas negara ingin menuju ke suatu tempat yang menjadi 

destinasinya. Namun di dalam prosesnya, ketika para diaspora, migran, dan pelaku perjalanan 

transnasional melintasi batas-batas negara kontemporer secar tidak sadar identitas tersebut 

mengalami hibridisasi (Mc Loughlin, 2005). Pada tingkat tertentu, negosiasi diperlukan oleh para 

migran ketika harus hidup di negeri tujuan. Negosiasi ini berlangsung antara individu dengan 

kelompok sosial dominan, dan berlangsung terus menerus hingga kita menemukan kebaruan 

fenomena yang mana itu akan kita bahas dalam penelitian berikut ini. 

 

Identitas agama itu sendiri mencakup banyak hal dalam diri suatu komunitas atau individu 

yang bepergian lintas negara. Setidaknya identitas agama itu termanifestasi dalam bentuk 

pakaian, konsepsi mengenai makanan, penghayatannya pada waktu, serta ritual-ritual 

keseharian maupun periodik yang mereka ikuti. Identitas-identitas inilah yang nantinya akan 

mengalami negosiasi dalam kaitannya dengan komunitas migran muslim di Taiwan dan 

Hongkong. 

 

Kita bisa melihat bahwa identitas sebenarnya tidaklah mutlak. Dalam artian identitas 

merupakan konstruksi dari kelompok sosial tertentu. Identitas agama yang dibawa oleh para 

komunitas migran muslim dari Indonesia misalnya, ternyata juga dinegosiasikan. Semakin lama 

individu atau komunitas tersebut tinggal dan berdomisili di luar negeri ternyata membuat 

identitas mereka semakin cair. Kecairan identitas ini tidak serta merta meninggalkan apa yang 

menurut mereka melekat dalam dirinya, dalam hal ini agama. Pada penjelasan di bawah ini 

nantinya, akan banyak contoh bagaimana identitas agama ternyata bisa dikomunikasikan 

sehingga tidak nampak sebagai sesuatu yang mengancam bagi kelompok sosial mayoritas yang 

berada di sana. 

Inilah yang dimaksud dengan hibriditas tadi, bahwa identitas tadi akan saling “mengambil” 

dan “memberi”. Identitas juga akan saling membentuk kerumitan tersendiri dalam kasus pekerja 

migran muslim ini. Namun di sini akan berupaya untuk memetakan secara sederhana bagaimana 

religiositas dan proses negosiasi identitas keagamaan tersebut berlangsung dan sampai sejauh 

mana kesadaran mereka melewati proses-proses tersebut. 

 

4.2 Negosiasi Ulang dan Konsekuensi Ritual Kewajiban 

 

Kita akan melihat bagaimana pengalaman keberagamaan pekerja migran Indonesia yang ada 

di Taiwan dan Hongkong. Pengalamaan keberagamaan itu erat kaitannya dengan identitas yang 

mereka bawa sebagai kelompok migran maupun sebagai pemeluk agama tertentu yang 

mempunyai konsekuensi menjalani ritual-ritual sesuai dengan agama yang mereka anut. Dari 

sekian pekerja migran yang peneliti wawancarai terdapat beragam pengalaman dan perspektif 

terkait bagaimana menjadi seorang pribadi religius di negeri rantau. 

Ada beberapa yang secara rutin mengikuti kegiatan-kegiatan sosial keagamaan, seperti 

pengajian, sholat idul adha secara kolektif, maupun donasi amal. Namun ada juga yang berusaha 

menjalani perannya sebagai pribadi religius itu lewat sela-sela kesibukan harian yang seakan 



63 

Indonesian Journal of Development Studies 
 

 

tiada habisnya. Semua pengalaman tadi terangkum lewat beberapa sub tema antara lain, 

bagaimana; mereka menjalankan ibadah kesehariannya, pemaknaan momentum hari besar, 

bagaimana mereka menemukan tempat yang menyediakan makanan halal, serta bagaimana 

mereka berbusana yang ini sangat erat kaitannya dengan identitas kasat mata di negeri rantau. 

 

4.2.1 Pelaksanaan Ibadah dan Konsekuensinya 

 

Tentu dalam pelaksanaan ibadah mempunyai banyak konsekuensi apabila para pekerja 

migran melakukannya di negeri orang, apalagi posisi mereka sedang bekerja dan harus 

menyesuaikan waktu. Banyak dari narasumber yang peneliti wawancarai menyebutkan bahwa 

mereka tidak mengalami kendala dalam hal melaksanakan ibadah wajib harian, dalam hal ini 

sholat lima waktu bagi yang muslim dan doa bagi yang Kristiani. 

 

Berhubung antar narasumber tidak mempunyai kesamaan pekerjaan, maka dari itu 

pengalaman menunjukkan bahwa terdapat banyak variasi cara melaksanakan ibadah harian 

mereka. Narasumber yang bernama Alin Istikomah yang merupakan seorang pegawai di suatu 

rumah sakit menyebutkan bahwa sebenarnya tidak sulit untuk dapat melaksanakan ibadah rutin 

lima waktu. Syaratnya para pekerja itu harus izin terlebih dahulu jika ingin melaksanakan 

ibadahnya (A. Istikomah, Wawancara, Desember 2021). Memperoleh izin untuk beribadah ini 

menurutnya gampang-gampang susah. Akan menjadi gampang ketika dia sudah bisa secara 

lancar berbahasa Mandarin, sehingga ia tidak lagi kesulitan untuk mengutarakan izinnya. Namun 

akan menjadi kendala apabila pekerja yang bersangkutan masih baru pertama kali bekerja. 

Kesulitan soal bahasa ternyata membuat kesulitan lain, berupa negosiasi dengan pihak yang 

mempekerjakan mereka. 

 

Lain halnya dengan mereka yang bekerja di pabrik, yang mana mereka akan mencari waktu 

di sela-sela istirahat kerja untuk melaksanakan ibadah sholat lima waktu (A. Lesdika, wawancara, 

Agustus 2021). Para pekerja migran di bagian pabrik yang kebanyakan merupakan laki-laki 

relatif jarang bepergian ke masjid atau tempat ibadah kolektif lainnya. Mereka hanya akan 

menuju masjid jika sholat idul fitri. Untuk sholat jumat yang juga merupakan ibadah wajib, itu 

mereka siasati dengan sholat jumat di mess bersama dengan pekerja lainnya. 

 

Cerita lain terkait pelaksanaan ibadah harian dalam studi kasus pekerja migran adalah yang 

profesinya sebagai Pembantu rumah tangga. Kebanyakan dari mereka justru mempunyai waktu 

luang yang lumayan banyak, apalagi ketika yang mereka rawat adalah orang lanjut usia. Mereka 

yang berada di posisi pembantu rumah tangga lebih mempunyai waktu luang sehingga ibadah 

lima waktu tidak menjadi kendala sama sekali (Purwati, wawancara, Desember 2021). Para 

pembantu rumah tangga ini memang mempunyai waktu luang yang lebih, namun hampir tidak 

ada libur khusus untuk mereka karena hampir setiap hari berada di rumah majikannya. Mereka 

berkesempatan untuk keluar ketika sang anak dari lansia yang mereka rawat datang ke rumah. 

Itulah kesempatan bagi mereka untuk keluar bertemu saudara-saudara sesama pekerja, dan juga 

kesempatan untuk ikut pengajian-pengajian yang dilaksanakan oleh perkumpulan Nahdlatul 

Ulama. 

 

Ritual peribadahan keseharian dalam hal ini sholat lima waktu untuk pekerja yang beragama 

muslim memang hampir tidak ada kendala dalam pelaksanannya. Namun dalam satu kasus 

sempat ada kesulitan ketika harus izin mencari waktu di sela pekerjaan. Kesulitan itu lebih 



64 

Najib Zahro’u / Religiositas Melintas Batas : Negosiasi Identitas dan Praktik Beragama Pekerja Migran Indonesia di 
Taiwan dan Hongkong 

 

 

kepada kendala bahasa, yakni ketika harus meminta izin dalam bahasa setempat. Terkadang para 

pekerja yang lebih dulu ada di sana akan memintakan izin kepada majikan ketika ada temannya 

yang akan melaksanakan sholat lima waktu. 

 

Sama halnya dengan mereka yang beragama Islam, para pekerja migran dari Indonesia yang 

beragama kristiani juga tidak ada kesulitan sama sekali dalam menjalankan ibadah harian. Untuk 

mereka yang Kristiani secara rutin sebulan sekali bepergian ke Gereja yang ada di pusat kota. 

Bagi mereka yang jauh dari pusat kota, maka lebih memilih untuk berdoa secara individu dari 

rumah. Para majikan juga tidak mempermasalahkan ketika mereka harus keluar sebulan sekali 

untuk beribadah ke gereja. Ada satu narasumber bahkan mengaku seagama dengan majikannya 

sehingga dia selalu bersama-sama dengan majikan ketika pergi ke gereja ataupun peringatan 

natal. 

 

Pada intinya, soal ritual ibadah keseharian, para pekerja migran dari Indonesia tidak 

mengalami kesulitan sama sekali meskipun berada di tempat pekerjaan sekalipun. Bahkan 

otoritas atau majikan yang ada di sana memang memahami betul bahwa sebagian pekerjanya 

beragama muslim dengan segala konsekuensinya. Lagipula pelarangan ibadah di Taiwan juga 

bisa berbuntut panjang karena para pekerja bisa melaporkan majikan tersebut kepada agency. 

Selanjutnya kita akan menyimak bagaimana para pekerja migran Muslim memaknai momentum 

hari besar ketika berada di negeri rantau. Tentunya ada pengalaman tersendiri, karena di sini 

proses negosiasi benar-benar berjalan. 

 

 

4.2.2 Momentum Idul Fitri bagi Komunitas Migran Muslim 

 

Pengalaman berada di perantauan ketika idul fitri tiba memang menjadi romantisme 

tersendiri bagi orang Indonesia. Sebab idul fitri bagi orang Indonesia dimaknai sebagai 

kepulangan ke kampung halaman. Dalam kasus pekerja migran Indonesia di luar negeri, 

kesempatan untuk pulang ke tanah air pada momen Idul Fitri ini sangatlah kecil. Mereka 

mempertimbangkan banyak hal untuk mudik ke kampung halaman, di antara yang mereka 

pertimbangkan adalah ongkos serta tidak adanya izin untuk pulang selama masa kontrak masih 

berlangsung (2-3 tahun). Hal ini sudah merupakan konsekuensi yang mereka sadari ketika 

memantapkan hati untuk bekerja di sana dan mengikat kontrak dengan agency. 

 

Namun ada sebuah fenomena menarik terkait momentum idul fitri khusus para pekerja 

migran di Taiwan dan Hongkong. Jadi sudah ada aturan tersurat bahwa di setiap momentum idul 

fitri, akan ada libur khusus bagi mereka yang beragama muslim. Adanya libur khusus ini 

sebenarnya tidak berlaku di seluruh Taiwan dan Hongkong, melainkan hanya berlaku di 

beberapa perjanjian antara agency dan para majikan. Untuk mereka yang bekerja di sektor 

kesehatan, pabrik dan industri, kesempatan libur sehari untuk idul fitri ini selalu mereka 

dapatkan. Biasanya mereka akan pergi ke Aula Taipe Station atau Daan Mosque untuk bersama- 

sama menjalankan sholat Ied bersama warga Indonesia lainnya. 

 

Bagi mereka yang bekerja di sektor domestik, atau pembantu rumah tangga, maka libur ini 

hanya akan mereka dapatkan ketika Idul Fitri bertepatan dengan hari libur. Kalau tidak maka 

mereka akan tetap masuk kerja seperti biasa, kecuali pihak majikannya memberikan jatah libur 

khusus. Tapi ini jarang terjadi. Untuk mengatasi hal seperti itu biasanya mereka akan 



65 

Indonesian Journal of Development Studies 
 

 

bersilaturrahim ke kenalan dan koleganya sesama orang Indonesia pada hari libur berikutnya. 

BIasanya mereka akan pergi ke suatu tempat dan makan-makan sebagaimana tradisi yang ada di 

Indonesia. 

Idul fitri bagi pekerja muslim di Taiwan dan Hongkong tidaklah sespesial yang ada di 

Indonesia. Apalagi bagi mereka yang bekerja di sektor domestic, yang mana tidak ada libur 

khusus untuk pelaksanaan sholat ied. Tetapi ritual bersilaturrahim dan maaf memaafkan 

senantiasa mereka jalankan meskipun sudah tidak di momentum Satu Syawal. Biasanya mereka 

akan bersilaturrahim ke saudara saudara dan teman terdekat. Biasanya mereka juga akan 

menyempatkan suatu sesi khusus untuk sungkeman kepada orang tua yang ada di Indonesia 

melalui video call (A. Istikomah, wawancara, Desember 2021). Tradisi sungkeman dan menelepon 

keluarga yang ada di rumah ini menjadi semacam kewajiban secara tidak langsung, karena 

dengan tetap mengabari sanak saudara di rumah berarti gugur sudah kewajiban di setiap momen 

Idul Fitri. 

 

 

4.2.3 Menyiasati Praktik Makan Sehari-hari 

 

Salah satu aspek yang diperhatikan oleh para pekerja migran Muslim di Taiwan dan 

Hongkong adalah terkait makanan. Banyak dari narasumber mengutarakan bahwa sebenarnya 

tidak sulit untuk menemukan tempat makan atau toko khusus Indonesia yang menjual makanan 

berlabel halal. Namun tidak setiap hari juga mereka mencari makanan pokok di toko tersebut 

karena selain jauh dari tempat tinggal, juga harganya cukup mahal apabila harus setiap hari 

mengkonsumsi produk dari toko. Namun setiap seminggu sekali setidaknya mereka juga ke too 

khusus Indonesia tersebut untuk memuaskan lidah yang rindu dengan masakan kampung 

halaman. Sebab toko tersebut juga menjual barang-barang yang khas Indonesia, seperti tempe, 

tahu, bakwan, dan lain sebagainya. 

 

Berhubung tidak bisa setiap hari berbelanja di toko, maka mereka menyiasati praktik makan 

sehari-hari dengan memasak sendiri makanannya. Bagi mereka yang bekerja di sektor kesehatan 

dan industri, sebenarnya ada jatah makan khusus untuk mereka di tempat kerja. Namun ada 

semacam kekhawatiran dengan makanan yang berasal dari tempat kerja tersebut, misal dibuat 

dengan bahan bahan yang menurut pandangan mereka “tidak halal”. Bentuk negosiasi yang 

mereka lakukan untuk itu adalah dengan membawa sendiri bekal dari tempat tinggalnya. 

Biasanya dalam bentuk roti dan sayur-sayuran yang sudah dihangatkan. Namun kalau terpaksa 

tidak dapat menyiapkan bekal maka mereka benar-benar selektif dengan menu yang kantor 

berikan (A. Istikomah, wawancara, Desember 2021). Pengalaman yang berbeda datang dari 

mereka yang bekerja di sektor domestik, karena mereka dapat memasak sendiri makanan yang 

akan mereka makan. Di dalam proses memasak sehari-hari, biasanya mereka akan siapkan dua 

menu yakni untuk majikan mereka dan untuk diri mereka sendiri. Berhubung orang di sana 

sangat menyukai bumbu dalam bentuk minyak (misal minyak babi), maka dengan terpaksa 

mereka membuat makanan yang minim bumbu untuk menyiasatinya. Kalau untuk konsumsi 

daging biasanya mereka lebih memilih ayam atau sapi sesekali, terutama kalau majikan mereka 

menghendaki menu tersebut di meja makan mereka. 

 

Para pekerja di sektor domestik juga harus memasak makanan yang dalam keyakinan 

mereka “tidak halal”, seperti babi misalnya. Mereka memasak itu karena memang kewajibannya 

dalam pekerjaan. Namun mereka tidak mencicipinya apalagi memakannya dan lebih memilih 



66 

Najib Zahro’u / Religiositas Melintas Batas : Negosiasi Identitas dan Praktik Beragama Pekerja Migran Indonesia di 
Taiwan dan Hongkong 

 

 

menu lain, semisal udang. Ketika peneliti bertanya, bagaimana mereka tahu bahwa makanan yang 

mereka masak sedap atau tidak, para pekerja menjawab bahwa itu merupakan skill khusus 

dengan latihan bertahun-tahun (Purwati, wawancara, Desember 2021). Lagipula, menurut 

mereka, orang sana tidak begitu repot kalau soal rasa asalkan menu yang mereka kehendaki ada 

di meja makan. 

Kalangan muslim, apalagi yang taat, menjadi benar-benar selektif soal apa yang mereka 

konsumsi sehari-harinya. Masalah akan menjadi gampang manakala hadir toko Indonesia yang 

menjual makanan berlabel halal. Namun itu tidak dapat setiap hari mereka manfaatkan karena 

pertimbangan harga dan jauhnya tempat belanja. Untuk menyiasatinya mereka lebih memilih 

menyiapkan sendiri makanan mereka. Tentu dengan proses negosiasi dan adaptasi dengan 

lingkungan sosial yang ada di sana. 

4.2.4 Jilbab sebagai Identitas Kasat Mata yang Dinegosiasikan 

 

Berbicara mengenai negosiasi dan adaptasi identitas keagamaan, maka ada pengalaman 

menarik dari para pekerja migran muslim dari Indonesia terutama yang berjenis kelamin 

perempuan. Bagi seorang perempuan muslim, jilbab adalah salah satu hal yang melekat dengan 

erat. Ini berkaitan dengan keyakinan yang mereka anut. Ketika berada di negeri rantau, mau tidak 

mau mereka harus menyesuaikan dengan lingkungan sosial dan juga kultur di tempat kerja. 

 

Soalnya akan menjadi lain ketika mereka bekerja di instansi resmi pemerintahan Taiwan 

atau Hongkong. Pastinya akan ada larangan untuk memakai identitas agama tertentu. Namun 

jumlah pekerja yang bekerja di sektor formal sangat sedikit sekali bahkan tidak ada yang dari 

Indonesia. Kebanyakan pekerja migran di Indonesia bekerja di sektor domestik, non formal, dan 

juga industri. 

 

Dengan bekerja di sektor Industri maka aturan terkait pemakaian jilbab dan atribut lainnya 

cukuplah gampang untuk dinegosiasikan. Sama halnya dengan izin untuk beribadah lima waktu, 

ternyata pemakaian atribut keagamaan oleh para pekerja migran juga diperbolehkan baik di 

sektor non formal maupun domestik. Syaratnya adalah terjadi komunikasi antara para pekerja 

atau kolektifitas pekerja dengan pihak yang mempekerjakan mereka. Salah satu narasumber 

berujar bahwa pada awal dia bekerja di Taiwan juga lebih memilih tidak memakai jilbab saat 

bekerja, dengan pertimbangan cari aman dan tidak mau repot bernegosiasi dengan pihak agency. 

Namun seiring waktu keadaan berubah, dan peraturanpun tidak menjadi kaku. Seiring waktu 

semakin banyak pekerja yang memakai jilbab sehingga pihak agency memperbolehkan 

pemakaian jilbab dan tidak ada lagi rasa “terasing” jika mereka memakainya. 

 

Hal serupa juga terjadi pada mereka yang bekerja di sektor domestik. Boleh atau tidaknya 

memakai jilbab tergantung dari sang majikan. Tapi kebanyakan majikan juga tidak 

mempermasalahkan jika pembantunya memakai atribut keagamaan, baik di luar rumah maupun 

di dalam rumah. Kuncinya, sekali lagi, adalah komunikasi antara mereka dengan pihak majikan. 

Kalau sang pekerja dapat menjelaskannya dengan alasan yang logis, maka sang majikan akan 

memperbolehkan. 

Ada juga pengalaman dari pekerja migran lain yang bilang bahwa sekalipun mereka tidak 

memakai jilbab tapi wajib bagi mereka untuk memakai pakaian yang tertutup (Elly, wawancara, 

Desember 2021). Jilbab sebagai identitas yang nampaknya kaku dan tidak dapat 

dinegosiasikan,ternyata seiring waktu dapat dikomunikasikan dengan atasan antara boleh atau 

tidaknya dipakai. Bagi mereka yang memakai jilbab tentu ini bukan suatu kesempatan yang 



67 

Indonesian Journal of Development Studies 
 

 

gampang. Sebabnya adalah mereka harus melakukan negosiasi terlebih dahulu dengan pihak 

berwenang dan pada awalnya sempat ada rasa keterasingan ketika memakainya. 

 

 

5. KESIMPULAN 

 

Pengalaman keberagamaan para pekerja migran dari Indonesia di Taiwan dan Hongkong 

sempat menimbulkan ketegangan dalam diri mereka untuk beberapa saat. Ketegangan itu lebih 

disebabkan oleh keterbatasan dan kendala bahasa dan ketidak tahuan menyiasati keadaan. 

Ketegangan yang muncul biasanya terkait pelaksanaan waktu ibadah (lima waktu), soal 

makanan, dan juga soal pemakaian atribut keagamaan tertentu. 

 

Ketegangan itu muncul dalam bentuk; sulitnya mencari waktu di sela-sela istirahat untuk 

beribadah, rasa keterasingan yang muncul ketika harus memakai jilbab bagi yang perempuan, 

dan juga pemberian makanan dari tempat kerja yang, menurut mereka, belum jelas status halal 

dan haramnya. Ketegangan mungkin juga muncul dalam bentuk keharusan untuk masuk kerja 

ketika momentum hari raya Idul Fitri, terutama bagi mereka yang bekerja di sektor domestik. 

 

Ketegangan itu perlahan-lahan berkurang, tidak sirna, ketika muncul proses negosiasi 

melalui bahasa, dan juga campur tangan pihak agency yang merupakan penghubung antara pihak 

yang memperkerjakan dengan para pekerja. Di sini kita tidak menyebut ketegangan itu sirna 

karena para pekerja masih senantiasa melakukan negosiasi dan adaptasi karena situasi di tempat 

kerja berubah dengan cepatnya. Ketegangan juga akan selalu ada, manakala mereka harus pindah 

dari satu majikan ke majikan yang lain. 

 

Berkurangnya ketegangan itu adalah hasil dari negosiasi dan adaptasi yang mereka lakukan. 

Seiring waktu akhirnya mereka paham bahwa identitas keagamaan tidaklah terlalu mutlak. 

Namun yang mutlak adalah kebahasaan. Kalau mereka menguasai bahasa majikan mereka, maka 

akan lebih mudah memperoleh izin untuk beribadah, maupun untuk mendapatkan hari libur 

ketika Idul Fitri tiba. 

 

Ketegangan terkait “rasa rindu” kepada kampung halaman dan tanah air juga sedikit 

“terobati” dengan hadirnya banyak lembaga keagamaan lintas negara, yang dalam kasus di 

Taiwan dan Hongkong adalah organisasi atau perkumpulan Nahdlatul Ulama. Adanya pengajian, 

tausyiah, dan pelaksanaan sholat ied yang diinisiasi oleh perkumpulan ini sedikit menjadi pelipur 

lara ketika bekerja di negeri rantau. Dengan mengikuti acara yang diinisiasi oleh perkumpulan 

NU ini juga semakin memudahkan mereka untuk berkomunikasi dengan otoritas keagamaan 

(kyai_) yang mereka anggap bisa memberikan siraman rohani. 

Agama adalah aspek yang tidak bisa dipisahkan dari suatu komunitas yang melintas batas 

antar negara. Sekalipun menjadi minoritas di negeri asing, tapi beberapa kewajiban dan 

keyakinan senantiasa mereka jalankan. Keterbatasan dan banyak adaptasi harus mereka lalui, 

dan itu akan menjadi proses yang akan terus mereka lewati ketika berada di negeri perantauan. 

Dari sini diperlukan peran negara asal pekerja migran untuk memediasi dan melakukan negosiasi 

atas hak-hak pekerja dengan segala kultur yang mereka bawa dari Indonesia. Dengan bantuan 

mediasi dan advokasi dari negara asal, maka tenaga migran Indonesia dapat menjalankan praktik 

keberagamaannya tanpa harus dipandang tidak professional di Taiwan dan Hongkong. 



68 

Najib Zahro’u / Religiositas Melintas Batas : Negosiasi Identitas dan Praktik Beragama Pekerja Migran Indonesia di 
Taiwan dan Hongkong 

 

 

 



69 

Indonesian Journal of Development Studies 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

 

Elly. (2021, Desember). Wawancara [Whatsapp]. 

Istikomah, A. (2021, Desember). Wawancara [Whatsapp]. 

Lesdika, A. (2021, Agustus). Wawancara [Whatsapp]. 

Levitt, P. (2007). Redefining the Boundaries of Belonging: The Transnationalization of Religious 

Life. In Everyday Religion: Observing Modern Religious Life. Oxford University Press. 

Mc Loughlin, S. (2005). Migration, Diaspora, dan Transnationalism: Transformation of Religion 

and Culture in a Globalising Area. In The Routledge Companion to Thee Study Of Religion. 

Routledge Companion. 

NU Online. (2021, Agustus). Dana Pembelian Masjid Indonesia di Belgia Kurang 500 Juta. NU 

Online. 

Purwati. (2021, Desember). Wawancara [Whatsapp]. 

Sen, A. (2015). Kekerasan dan Identitas. Marjin Kiri. 

Statista. (2017, November). Estimated Muslim Populations in European Countries as of 2016. 

Statista. https://www.statista.com/statistics/868409/muslim-populations-in- 

european-countries/ 

Sulistyowati, T. (2019). Model Adaptasi Pekerja Migran Perempuan dalam Mengkonstruksi 

Identitas Sosial Di Negara Tujuan. Jurnal Perempuan Dan Anak (JPA), 2(1), 1–12. 

https://doi.org/10.22219/jpa.v2i1.5633 

Tweed, T. A. (2008). Crossing and Dweeling: A theory Of Religion. Harvard University Press. 

http://www.statista.com/statistics/868409/muslim-populations-in-

